
TONS KANTIANOS EM HUME: O QUE PODE A RAZÃO 
NA AÇÃO? 

 
Celina Alcantara Brod 

Universidade Federal de Pelotas 
celinabrod@gmail.com 

 
Resumo: O objetivo deste artigo é discorrer sobre o alcance da razão na teoria da ação 
de David Hume e analisar suas funções instrumentalistas. Segundo o filósofo empirista, 
a capacidade da razão de influenciar a deliberação é limitada e cumpre um comando 
submisso às paixões. A partir de uma leitura não fragmentada do Tratado da Natureza 
Humana, é possível afirmar que o papel instrumental da razão não apenas indicaria os 
meios para o alcance dos fins como também proporcionaria inferências causais com 
conteúdo normativo baseado em sentimentos existentes. Há dissenso entre autores se o 
papel da razão nestes termos pode conceder a Hume uma leitura com espaço para 
racionalidade prática. O artigo pretende elencar os argumentos que possibilitariam 
mitigar o ceticismo radical de Hume sobre a razão na deliberação.  
Palavras chaves: Razão Instrumental; Razão Prática; Motivação; David Hume; Kant. 
 
Abstract: The aim of this paper is to discuss the scope of reason in David Hume's 
theory of action and scrutinize its instrumentalist functions. According to the empiricist 
philosopher the ability of reason to influence deliberation is limited and fulfills a 
command subservient to the passions. From a non-fragmented reading of the Treatise, it 
is possible to affirm that the instrumental role of reason would not only indicate the 
means for achieving the ends, but would also provide causal inferences with normative 
content based on existing feelings. There is dissention among authors if the role of 
reason in these terms can grant Hume a reading with room for practical reason. The 
article intends to cover the arguments that would enable Hume's radical skepticism 
concerning reason in deliberation to be mitigated.  
Key words: Instrumental Reason; Practical Reason; Motivation; David Hume; Kant. 

 



REVISTA ESTUDOS HUM(E)ANOS, v. 7, n. 1, 2019    
ISSN 2177-1006 
 

 60 

1. Introdução 

 

O método experimental de raciocínio nos assuntos morais, proposto pela filosofia 

empirista de Hume, tinha como objetivo mostrar os limites, os alcances das operações e 

os princípios psicológicos de nossas faculdades mentais. No conhecimento, mostra 

Hume, a ideia de conexão necessária entre os objetos não resulta da razão, mas da 

repetida observação. Na moral, as distinções entre vícios e virtudes derivam de nossos 

sentimentos e já na política, nossa noção de justiça é fruto de um longo processo de 

experiência que “não pode ser inferida inteiramente da razão ou de circunstanciais 

idealizadas.” (HARDIN, 2007, p.140) Diferente de grande parte da tradição filosófica, 

Hume coloca a razão como coadjuvante e auxiliar na construção de nosso conhecimento 

científico, moral e político.  

Isso posto, é preciso saber: qual é o raio de atuação da razão e a força de sua 

influência normativa na teoria das ações de Hume? A resposta mais apropriada para tal 

pergunta tem sido disputada entre os estudiosos do empirista escocês, e é sobre ela que 

este artigo se debruça. Há consenso entre as múltiplas leituras de que na perspectiva de 

Hume a razão é inerte diante da vontade, enquanto no agir ela apenas auxilia as 

determinações das paixões. Em outras palavras, a função da razão limita-se em mostrar 

aos agentes os meios para os fins, que por sua vez são determinados por algo diferente 

do que a razão em si. Quando a razão exerce apenas este papel, dizemos então que ela é 

instrumental. Segundo Radcliffe, Hume apresenta uma teoria instrumentalista de razão 

prática. Contudo, Radcliffe destaca que “algumas críticas têm convergido sobre uma 

tese que invalida a corrente tradicional e implica que Hume nunca pensou a razão como 

prática” (RADCLIFFE, 1997, p.248). Tais teses, segundo ela, estariam apoiadas em uma 

concepção de razão prática estreita. 

A possibilidade de encaixar Hume em alguma concepção de razão prática irá 

depender do conceito e interpretação que temos em mente quando fazemos uso deste 

termo, isto é, a forma como concebemos a participação da razão na deliberação, assim 

como a fonte da normatividade presente na ação. A ideia de uma razão autônoma capaz 

de oferecer normas autoritativas e conteúdo motivacional para a ação é uma concepção 

kantiana de razão prática. Radcliffe defende que está não é, e nem deve ser, a única 

forma de caracterizar a razão prática. Recusando tal exclusividade e considerando uma 

perspectiva sentimentalista da motivação, é possível falar em uma razão prática 

humeana.  



TONS KANTIANOS EM HUME: O QUE PODE A RAZÃO NA AÇÃO? 
 

 61 

Neste sentido, levando em consideração a flexibilização do termo, surge a 

questão: em que medida a concepção humeana de razão prática aproxima-se da 

concepção kantiana?  Para Korsgaard, ser cético em relação a capacidade motivacional 

da razão “deve estar sempre fundado em um ceticismo de conteúdo” 

(KORSGAARD,1986, p.6), ou seja, se a razão não pode motivar então ela igualmente 

não pode guiar. Neste caso, não haveria em Hume qualquer lugar relevante para a razão, 

inclusive na tomada de decisão meio-fim. Tal conclusão, inevitavelmente, afastaria 

qualquer aproximação de Hume à uma noção de razão prática. Certamente, Kant tem 

um apelo racionalista que pensa critérios para a ação moral, o que não encontraremos 

em Hume. Entretanto, de que forma podemos conceder algum terreno comum, mesmo 

que pequeno, entre a instrumentalidade da razão prática em Hume e o imperativo 

hipotético de Kant? 

O objetivo deste artigo é primeiramente investigar as funções que Hume atribui 

à razão e, em seguida, analisar se estas atribuições são suficientes para sugerir uma 

concepção de racionalidade prática na sua teoria. Por último, pretende-se mostrar onde 

Hume e Kant aproximam-se sem perder a nitidez de suas diferenças. 

 

 

2. O papel limitado da razão 

 

Ao investigar nossas crenças sobre fatos do mundo sensível, Hume adota uma postura 

antidogmática e inquisitiva em relação aos poderes da razão. Para tratar da ação humana 

e moralidade, o filósofo não se mostra diferente. A defesa de um princípio racional 

único do qual certo ou errado, ou ainda vício ou virtude derivam universalmente, é 

igualmente combatida pelo ceticismo mitigado de Hume. É importante ressaltar que isso 

não o torna um cético moral, seu ceticismo limita-se a concepção de uma moralidade 

originada, produzida e comandada pela razão. A rejeição de um ceticismo moral fica 

clara no seguinte trecho:  
 
Aqueles que negaram a realidade das distinções morais podem ser 
classificados entre os contentores insinceros, pois não é concebível 
que alguma criatura humana pudesse seriamente acreditar que todos 
os caracteres e ações fossem igualmente dignos de estima e 
consideração de todas as pessoas. (EPM 1.2) 

 
Mas qual seria então a natureza dos juízos valorativos? O que, afinal, produz 

nossas distinções morais? Segundo o empirista, aquilo que origina os pensamentos que 



REVISTA ESTUDOS HUM(E)ANOS, v. 7, n. 1, 2019    
ISSN 2177-1006 
 

 62 

temos são as impressões originais – internas ou externas - já os nossos julgamentos 

morais, derivam das impressões1 que sentimos ao viver em inter-relação com o mundo e 

com os outros. Hume “simplesmente e silenciosamente descarta a noção de que a 

moralidade se baseia em algo fora da mente humana e relações humanas” 

(RASMUSSEN, 2014, p. 30). Isto significa, resumidamente, que mal-estar e 

contentamento são percepções que precedem e estabelecem a moralidade.  

A razão é incapaz de produzir o material originário de nossas avaliações morais. 

Se no conhecimento a faculdade do entendimento não antecipa aprioristicamente o 

efeito das causas, na moralidade ela permanece inativa e impotente diante dos 

sentimentos de certo ou errado, isto é, o efeito moral de uma determinada ação não 

deriva da razão. Não chegamos à conclusão de que algo seja amoroso ou odioso através 

de uma “sequencia de argumentos ou induções” (EPM 1.3), ou melhor, não derivamos a 

aprovação ou aversão de uma mera análise racional. A faculdade da razão é apenas um 

segundo estágio daquilo que nos foi dado pelos sentidos. As ações que aprovamos ou 

desaprovamos são sentidas, não pensadas. Eis o que diz Hume:  
 
O que é honroso, o que é imparcial, o que é decente, oque é nobre, o 
que é generoso, toma posse do coração e nos anima a abraçá-lo e 
conservá-lo. O que é evidente, o que é provável, o que é verdadeiro 
obtém somente a fria aquiescência do entendimento. (EPM 1.7) 

 
 Em Hume, falar em ação moral é o mesmo que falar em uma ação passional. As 

operações do entendimento, diz o filósofo, limitam-se à “comparação de ideias e a 

inferência de questões de fato, se a virtude fosse descoberta pelo entendimento teria de 

ser objeto de uma dessas operações” (T 3.1.1.18). Por mais que um determinado 

fenômeno seja descrito detalhadamente, não é possível encontrar o elemento da moral 

entre tais descrições. A moralidade não se encontra misturada entre os objetos e 

fenômenos no mundo, não encontramos o vício de uma ação “até dirigirmos nossa 

reflexão para nosso próprio íntimo e darmos um sentimento de desaprovação que se 

forma em nós contra essa ação” (T 3.1.1.26). Assim, “As regras morais, portanto não 

são conclusões de nossa razão” (T 3.1.1.6), conclui Hume. Nenhuma ação, por mais 

hedionda que seja, terá sua imoralidade ligada a não conformidade à razão.  

A distinção de Hume entre é e deve, entre fato e valor, mostra que a natureza das 

atribuições valorativas para ação difere das descrições e inferências que fazemos a partir 

 
1 Hume divide as impressões em originais e secundárias. As impressões originais são impressões de 
sensação, e as secundárias de reflexão. Por originárias entende-se “impressões dos sentidos, e todas as 
dores e prazeres corporais; do segundo, as paixões e outras emoções semelhantes. ” (T 2.1.1.1) 



TONS KANTIANOS EM HUME: O QUE PODE A RAZÃO NA AÇÃO? 
 

 63 

de fatos no mundo. A lacuna entre descrever um fato e prescrever uma ação deveria ser 

preenchida, antes de tudo, com uma exposição de nossos desdobramentos psicológicos. 

Uma ciência do homem que explicasse como formamos as crenças morais que temos. 

Para Hume, as categorias de relações que utilizamos para analisar ideias e encontrar a 

verdade ou falsidade não se aplicam aos objetos dos sentimentos. Hume, ao apontar essa 

diferença, pretende “subverter todos os sistemas correntes de moralidade” (T 3.1.2.27). 

Tal propósito foi de certo modo alcançado, pois a falácia naturalista é até hoje assunto 

controverso e debatido, permanecendo uma questão em aberto.  

Então, qual é o papel da razão dentro da multiplicidade de percepções da mente 

diante de ações e caráteres? Hume defende que a razão pode deduzir generalidades a 

partir da comparação de casos particulares, e não o oposto, como algumas doutrinas 

racionalistas defendiam. A ramificação de uma conduta moral a partir de um princípio 

universal abstrato a priori é incorporar ao conhecimento ético uma expectativa 

quimérica. É possível dizer que embora Hume tenha despertado Kant de suas 

suposições dogmáticas, no âmbito da vontade e deliberação, Hume dificilmente iria 

conceber a ética transcendental de Kant e seu imperativo categórico como uma resposta 

satisfatória para ética. O filósofo das paixões, diante do imperativo categórico de Kant, 

provavelmente lembrá-lo-ia de que uma tentativa formalmente perfeita se distancia da 

realidade contingencial das ações. Um princípio único abstrato só é perfeito em si 

mesmo porque negligência a experiência, os fatos e a própria imperfeição humana. 

Ademais, Hume reforçaria que a razão sozinha não é capaz de motivar, tampouco 

produzir uma paixão; elementos indispensáveis para a vontade e consequentemente o 

agir. 

Fica evidente que, na doutrina das paixões de Hume, a multiplicidade de casos e 

o comprometimento passional da ação não são redutíveis às formas racionais e 

necessárias de leis morais. Não há, na deliberação, um combate entre razão e paixões, 

pois a “razão é inteiramente inerte, jamais podendo impedir ou produzir qualquer ação 

ou afeto” (T 3.1.1.8). Mas, afinal, o que podemos esperar da razão? O ceticismo de 

Hume, quanto à capacidade diretiva da nossa racionalidade, será radical o suficiente 

para que lhe seja negado um lugar para a razão prática? É o que vamos tentar responder 

a seguir. 

 

 

 

3. Razão instrumental prática 



REVISTA ESTUDOS HUM(E)ANOS, v. 7, n. 1, 2019    
ISSN 2177-1006 
 

 64 

 

O que constituí o conceito de razão prática? Não é preciso, segundo Radcliffe, derivar 

uma noção de razão prática “de uma perspectiva ou tradição e então usá-la para 

desqualificar outras” (RADCLIFFE, 1997, p.249). Esta afirmação serve para apontar o 

fato de que dependendo da concepção assumida, é então negado ou atribuído à teoria da 

ação de Hume alguma racionalidade prática. A interpretação que exclui qualquer auxílio 

da razão na normatividade da ação, dentro da tese de Hume, é o que Baier chama de um 

determinado “hábito de leitura” (BAIER, 1991, p.158). Tal hábito se dá através de uma 

leitura fragmentada do Tratado2, em que há negligência do elo entre a epistemologia 

causal de Hume no Livro I e as questões morais desenvolvidas por ele no Livro III. O 

descuido com uma visão integral da estrutura teórica do Tratado é, muitas vezes, 

responsável por interpretações emotivistas ou minimalistas de Hume. 

Considerar uma teoria instrumentalista se (e somente se) ela estiver ligada à uma 

concepção de razão prática que deriva unicamente do imperativo hipotético kantiano é, 

como escreve Radcliffe, pedir que Hume “alcance expectativas deslocadas” 

(RADCLIFFE, 1997, p.249). Diante disso, Radcliffe propõe a seguinte definição para 

razão prática: “um processo inferencial que produz conclusões de importância prática” 

(RADCLIFFE, 1997, p.249). Levando em consideração tal flexibilização do termo, qual 

seria o tipo de teoria da razão que Hume tem para oferecer? Será que o imperativo 

hipotético kantiano é, de fato, a única teoria instrumentalista que há?  

As teorias instrumentalistas defendem que os agentes raciocinam sobre os meios 

para seus fins, mas não sobre os fins neles mesmos. Na concepção instrumental de razão 

“os fins dos agentes e a importância relativa nos fins é determinada por algo além da 

razão sozinha” (RADCLIFFE, 1997, p.250). Já as teorias não-instrumentalistas 

defendem que a razão é capaz de prover conclusões que determinam tanto os fins dos 

agentes como os meios apropriados, neste caso, “julgamentos éticos podem ser 

explicados em termos de padrões racionais que se aplicam diretamente a conduta ou 

deliberação” (KORSGAARD, 1986, p.5). Percebe-se que a razão prática defendida por 

Korsgaard é ativa e potente, capaz de direcionar e motivar o agente, algo impensável na 

teoria da ação de Hume. 

 
2 Na visão de Baier o projeto de Hume não é o de rebaixar a razão, mas o de ampliar a nossa concepção 
dessa e torná-la social e passional. Isto significa uma razão que coopera com nossas paixões morais. 
Assim, atender as demandas da razão é dispensar contradições. O que resultaria no seguinte 
desdobramento: um auto entendimento reflexivo é o uso aprimorado da razão teórica enquanto a auto 
aprovação reflexiva representaria o bom uso da razão prática. Baier sustenta que ao final do Tratado a 
razão concorda com nossas paixões calmas; “uma razão transformada.” (BAIER, 1991, capítulo 12) 



TONS KANTIANOS EM HUME: O QUE PODE A RAZÃO NA AÇÃO? 
 

 65 

No livro II do Tratado, Hume estabelece duas características negativas para 

razão: (i) a razão sozinha não pode nunca ser um motivo para uma ação da vontade e (ii) 

ela nunca poderia se opor a paixão na direção da vontade. É a partir desta tese negativa 

que Hume formula sua passagem provocativa: “a razão é, e deve ser, apenas escrava das 

paixões, e não pode aspirar a outra função além de servir e obedecer a elas ” (T 2.3.3.5). 

Ao colocar a razão omissa diante da vontade, rebaixando sua reputação à uma escrava, 

Hume indica que sua influência é subordinada e exerce função secundária. Como, 

afinal, esta escrava serve às paixões? Segundo a tese positiva de Hume a razão pode: (i) 

despertar uma paixão, informando sobre a existência de um objeto; (ii) apontar os meios 

ou ações possíveis para alcançar o objeto da paixão. 

Hume não acredita que a razão sozinha possa determinar nossas ações 

justamente porque razões ou juízos (não morais) não podem motivar a vontade. Dentro 

de sua teoria da ação, agir é sempre agir impulsionado por algum sentimento, desejo ou 

aversão. A vontade “nos põe no mundo das realidades” (T 2.3.3.2), e ela se direciona ao 

mundo principalmente através da dor e do prazer, enquanto o entendimento está 

direcionado ao mundo das relações entre nossas ideias. Porém, o conhecimento causal 

pode ter influência sobre a ação, pois é capaz de despertar nossa perspectiva futura de 

dor ou prazer. “É aqui que o raciocínio tem lugar” (T 2.3.3.3), escreve Hume. A razão, a 

partir do conteúdo acumulativo que obteve na experiência, informa sobre as emoções 

que determinadas conexões entre objetos irão proporcionar. Agora, se por acaso tal 

conexão nos fosse indiferente, ou seja, se os objetos em questão não nos afetassem, 

nossa ação não sofreria qualquer influência.  

Basta agora saber se o papel de escrava, ocupado pela razão, é satisfatoriamente 

eficiente para que se possa considerar esta função instrumentalista e prática. A pergunta 

correta talvez seja: qual é o tipo de teoria instrumentalista que surge da leitura de 

Hume? A resposta positiva em relação a racionalidade prática vai depender não apenas 

de uma concepção distinta de razão prática, como vimos antes, mas também de uma 

compreensão do papel das crenças na ação humana. 

Para autores como Korsgaard, Milgram e Hamptom, o papel da razão em 

informar os meios para o alcance dos fins, ou seja, uma explicação causal apenas, é 

insuficiente para conceder a Hume espaço para o raciocínio prático. Milgram, por 

exemplo, afirma que a concepção de razão em Hume é minimalista. Uma concepção 

instrumentalista considera que a razão impõe aos agentes certos decretos que os 

levariam a tomar os meios para seus fins. Assim, Milgram defende que uma razão 

prática é de fato prática justamente por apontar os meios para os fins e ser capaz de 



REVISTA ESTUDOS HUM(E)ANOS, v. 7, n. 1, 2019    
ISSN 2177-1006 
 

 66 

dirigir a ação. Segundo Milgram, em Hume, uma informação obtida “não exerce 

qualquer poder coercitivo sobre as paixões: a escrava não envia comandos ao seu mestre 

ou o diz o que fazer com a informação obtida” (MILGRAM, 1995, p.80). Em defesa de 

Hume, cabe aqui reforçar que, para ele, uma informação deve interagir necessariamente 

com algum desejo para produzir volição, neste sentido, “a ação pode causar um juízo ou 

pode ser obliquamente causada por um juízo, quando este coincide com uma paixão” (T 

3.1.1.11). Porém, Milgram exclui qualquer traço de racionalidade prática em Hume, 

porque segundo ele, os estados motivacionais que seriam as razões para a ação não 

possuem um conteúdo, “e estados mentais sem conteúdo não podem ser razões” 

(MILGRAM, 1995, p.85). Em outras palavras, as paixões sendo originais não teriam um 

estado representativo, por isso não seria possível, na visão de Milgram, atribuir a Hume 

qualquer racionalidade prática na ação, pois neste caso não é possível dar razões para o 

agir.  

O ceticismo de Hume quanto à razão prática estaria comprometido, na 

interpretação de Milgram, com uma teoria semântica. No entanto, como nota Mackie, 

“isso é em parte porque Hume não está interessado em questões de significado” 

(MACKIE,1980, p.70). E mesmo que ele estivesse, Hume poderia dizer que um 

julgamento moral como “isto é vicioso”, influencia e direciona escolhas porque não se 

trata de um sentimento aleatório, mas “de um sistema construído, de fato, de 

sentimentos, mas envolvendo a consciência das pessoas dos sentimentos uns dos 

outros” (MACKIE, 1980, p.68). Embora Hume não tenha desenvolvido uma teoria do 

significado, ele implicitamente reconhece que declarações morais são utilizadas com 

regularidade e possuem elementos sintáticos e semânticos; proposições compreensíveis 

dentro de um “sistema interpessoal de sentimentos morais” (MACKIE, 1980, p.71). São 

frases proferidas pelo locutor com a função social de “fazer ou endossar um comando de 

que uma ação possível, a qual ele chama correta deveria ser feita” (MACKIE, 1980, 

p.70). Neste sentido, seria possível dizer que juízos morais direcionam a ação pois 

combinam elementos emotivos com prescritivos. Além da linguagem representar a 

funcionalidade e intersubjetividade dos conceitos morais, nossa tendência de projetar 

nos objetos nossos sentimentos pode proporcionar, segundo Mackie, maior 

objetividade3 a teoria de Hume. Neste caso, as ações e a caráteres, ilusoriamente, 

 
3 Como estas ficções são projeções de sentimentos elas são intrinsicamente motivadoras e, naturalmente, 
consideradas como intrinsicamente motivadoras. Considerando o sistema interpessoal de sentimentos 
morais como um sistema social com demandas, ou seja, uma rede de interações com exigências e 
requerimentos correspondentes, estas atribuições fictícias estariam vulneráveis as demandas sociais.  



TONS KANTIANOS EM HUME: O QUE PODE A RAZÃO NA AÇÃO? 
 

 67 

possuiriam qualidades morais, reforçando a consistência objetiva do sistema 

interpessoal de sentimentos morais. 

Ademais, embora Hume afirme que as paixões são originais, ele também afirma 

que: “uma paixão, uma vez produzida, naturalmente produz uma determinada ideia” (T 

2.1.5.6). E depois, segundo ele, “qualquer ação exercida pela mente pode ser 

compreendida sob o termo percepção” (T 3.1.1.2), e isto inclui ver, sentir ou pensar. A 

palavra percepção, em termos contemporâneos, pode ser entendida como qualquer 

evento mental real ou estados mentais que possuam conteúdo.4 Dito isso, devemos 

considerar que a partir de princípios associativos formamos conhecimento em relação as 

paixões, ou seja, formamos crenças que dizem respeito a desejos, às dores e aos 

prazeres. Fora de um “hábito de leitura” de Hume é possível concluir que “crenças 

firmes sobre o que é bom podem ativar a vontade e influenciar as paixões quase tão 

fortemente quanto os prazeres presentes” (BAIER, 1991, p.159). Isto porque estas 

crenças fazem referência aos sentidos originais, aqueles que nos causam aprovação ou 

reprovação. A mera consideração ou reflexão de um determinado caráter, diz Hume, 

“nos proporciona uma satisfação, assim como um poema ou romance, nunca deixa de 

nos encantar ou agradar” (T 2.1.7.6).  

O modelo crença–desejo5 explica os elementos do agir; o estado mental ativo do 

desejo e o estado mental inerte da crença. O desejo sozinho não explica a ação e a 

crença sozinha não impulsiona ação. É a coordenação de ambos que possibilita a 

intenção6 da ação. É a partir da capacidade de conceituar nossas motivações que 

podemos produzir uma linguagem moral, uma linguagem que abarca tanto sentimentos 

morais como juízos morais. Com base nestes pontos, podemos dizer que a razão 

humeana é eficiente em fornecer juízos inferenciais que influenciam a disputa entre 

paixões conflitantes. 

 
Logo, se projetamos crueldade no signo do assassinato, por exemplo, da mesma forma que projetamos a 
conexão necessárias entre dois eventos regulares, haverá expectativa mútua de que as pessoas façam 
dentro deste sistema as mesmas projeções, atribuindo as qualidades morais certa objetividade. Mackie 
argumenta que a analogia que Hume traça entre qualidades secundárias como cores, amargura e doçura as 
qualidades morais sustentaria esta possível teoria da objetificação. (MACKIE, 1980, p.71) 
4 Esta definição de percepção é feita por Galen Strawson na obra The Secret  Connexion. É importante 
ressaltar que a palavra conteúdo aqui é mais do que meramente conteúdo pictórico. “De acordo com a 
concepção de conteúdo presente, todo conteúdo é conteúdo fenomenológico – mantendo em mente que há 
conteúdo fenomenológico cognitivo assim como conteúdo de sensação e sentido. ” (STRAWSON, 2014, 
p.23) 
5 Para uma explicação do modelo crença-desejo humeano ver Michael Smith, The Humean Theory of 
Motivation. 
6 Para uma explicação da necessidade de acomodar crença e desejo e suas respectivas funções no agir ver 
Anscombe “Intention, Oxford: Blacwell (1957). Em síntese: as crenças dizem algo sobre o mundo e os 
desejos querem modificar algo no mundo, por isso os últimos possibilitam a ação. 



REVISTA ESTUDOS HUM(E)ANOS, v. 7, n. 1, 2019    
ISSN 2177-1006 
 

 68 

A caracterização de razão prática feita por Radcliffe pretende acomodar as 

tradições racionalistas e empiristas, uma vez que uma interpretação kantiana de razão 

prática acaba subscrevendo a Hume uma interpretação apenas minimalista da razão. 

Agora que já temos uma concepção não kantiana de razão prática - um processo 

inferencial que produz conclusões práticas- é preciso saber como essas inferências 

operam na concepção humeana. 

 

 

4. Se quero x, devo y em Hume e Kant 

 

O imperativo hipotético de Kant nos diz que todos os seres racionais devem tomar os 

meios para seus próprios fins. Neste sentido, o imperativo é “um requerimento ao qual 

todos os agentes racionais estão sujeitos” (RADCLIFFE,1997, p.261). Quando um 

determinado agente deseja algo e não toma os meios necessários para sua ação está, 

para Kant, agindo irracionalmente. Kant não afirma que todos os seres sempre tomam 

os meios para seus fins, e sim que um sujeito que ajuíze corretamente, necessariamente, 

tomará os meios para os fins. É neste sentido que Korsgaard afirma que diversas coisas 

são capazes de interferir na “transmissão motivacional” (KORSGAARD, 1986, p.13) de 

nossas considerações racionais e impedir ações plenamente racionais. Segundo 

Korsgaard, “Raiva, paixão, depressão, distração, pesar, doenças físicas ou mentais, 

podem nos acarretar a agir irracionalmente” (KORSGAARD, 1986, p.13). A capacidade 

de ser motivado por considerações racionais é o que ela chama de “requerimento do 

internalismo” e tal requerimento exige racionalidade prática.  

Duvidar desta capacidade implica, de acordo com Korsgaard, no ceticismo da 

razão de ser prática. Korsgaard defende que “a razão motiva alguém que é capaz de ser 

motivado pela percepção de uma conexão racional” (KORSGAARD, 1986, p.17). Tal 

concepção de racionalidade7 leva Korsgaard a equiparar a razão prática com razão 

teórica e o convencimento intelectual com o convencimento motivacional. Segundo ela, 

“o requerimento interno para a razão teórica é o de ser capaz de convencer-nos, desde 

de que sejamos racionais” (KORSGAARD, 1986, p.14). Isto significa dizer que bons 

argumentos convencem e boas razões motivam. Naturalmente, na concepção de razão 

 
7 Korsgaard complementa que a “racionalidade é uma condição que seres humanos são capazes, mas não 
uma condição que estamos sempre inseridos. ” (KORSGAARD, 1986, p.18)  



TONS KANTIANOS EM HUME: O QUE PODE A RAZÃO NA AÇÃO? 
 

 69 

prática defendida por Korsgaard, toda e qualquer leitura de Hume com espaço para 

racionalidade prática será inevitavelmente negada.  

Tomemos como exemplo o seguinte caso: se Roberto deseja terminar sua 

dissertação, mas não dedica tempo para isso, neste caso, Roberto age irracionalmente de 

acordo com o requerimento proposto por Korsgaard. Roberto foi irracional ao 

desconsiderar os meios que sua razão lhe forneceu. Em outras palavras, adotar os meios 

que proporcionam o bem maior do agente, ou seja, agir de forma a obter o fim que um 

agente deve ter é agir prudencialmente. O princípio de prudência em Kant invoca 

critérios de racionalidade em que a razão autoritativa decide a favor de si mesma. 

Entretanto, para Hume, o caso de Roberto pode ser explicado de outra forma. Hume 

diria apenas que Roberto não tem uma motivação forte o suficiente que o levasse a 

tomar os meios apontados pelas inferências racionais ou Roberto teria alguma 

motivação contrária ao desejo de terminar sua dissertação. As forças contrárias 

poderiam ser justamente a falta de “strengh of mind” que Hume caracteriza como uma 

paixão calma. Ou, até mesmo, todas as interferências psicológicas (raiva, depressão, 

distração, paixão, etc,,) mencionadas por Korsgaard. Todavia, se caso Roberto tomasse 

os meios para seu bem maior, realizando as tarefas necessárias para finalizar sua 

dissertação, Hume diria que neste caso a paixão calma venceu o embate. Isto é, aquela 

tranquilidade que faz com que nem sempre tenhamos de obedecer aos nossos desejos 

imediatos. O objeto das paixões calmas, o prazer a longo prazo é antecipado pela 

imaginação. 

Roberto consegue, portanto, imaginar o prazer futuro que sua ação presente 

proporcionará se ele tomar os meios corretos para seu fim, ou uma possível dor caso ele 

os negligencie. Assim como a imaginação permite que simpatizemos com as paixões e 

sentimentos alheios e nos proporcione imparcialidade, a imaginação é igualmente capaz 

de antecipar prazeres e dores que sentiríamos em eventos futuros. Desta forma, nossa 

paixão calma pode contrariar uma paixão violenta e podemos a partir dela negar certos 

“desejos que influenciam a vontade para minimizar o arrependimento ou a decepção.” 

(BAIER, 1991, p.153). Hume afirma que, homens com frequência contrariam uma 

paixão violenta “ao perseguir seus interesses e objetivos; não é apenas o desprazer 

presente, portanto, que os determina” (T 2.3.3.10). Ainda assim, esta ação em direção a 

um bem maior, mesmo que influenciada por uma inferência da imaginação, está 

vinculada a um desejo ou aversão. Logo, tanto paixões calmas como paixões violentas 

perseguem o bem e evitam o mal, a diferença entre elas é que “o mesmo bem quando 

próximo causará uma paixão violenta; e, quando distante, produzirá uma paixão calma” 



REVISTA ESTUDOS HUM(E)ANOS, v. 7, n. 1, 2019    
ISSN 2177-1006 
 

 70 

(T 2.3.4.1). Na perspectiva de Hume, independente da escolha final de Roberto, 

qualquer ação realizada terá sido racional, porém, mais ou menos virtuosa. 

Em Kant os imperativos hipotéticos “representam a necessidade prática da ação 

possível como meio para atingir algo que um sujeito quer (ou pode possivelmente 

querer) ” (CAYGILL,1995, p.231). Estes imperativos estão voltados para “a matéria da 

ação e o resultado pretendido e por isso são determinados heteronomamente.” 

(CAYGILL,1995, p.231) A diferença em Kant é que a violação do imperativo 

representa a violação de uma norma racional, já em Hume, não há norma para ser 

violada, porque desejar o bem maior é uma questão de virtude, isto é “ser movido 

regularmente por interesses de longo prazo em oposição interesses a curto prazo” 

(RADCLIFFE, 1997, p.265) Em Hume, os fins prudenciais são atingidos a partir das 

inferências racionais que conduzem a conclusões do que deve ser feito a partir de 

sentimentos existentes. Portando, as ações prudenciais são, na doutrina de Hume, 

louváveis, não racionais no sentido hipotético kantiano. Roberto estaria sendo 

irracional, em termos humeanos8, se resolvesse terminar sua dissertação sem consultar 

qualquer bibliografia ou se viesse a descobrir que sua matrícula no mestrado havia sido 

suspensa e não tinha qualquer dissertação a ser terminada. 

  Se Roberto não faz algo que deveria fazer para terminar sua dissertação, ele não 

está agindo irracionalmente, mesmo considerando terminar o mestrado um de seus fins, 

mas em Hume, Roberto está agindo viciosamente. Sua ação está sendo determinada por 

uma paixão diferente de sua paixão serena, capaz de negligenciar a gratificação 

instantânea por uma gratificação futura. No entanto, será que isto é suficiente para 

conceder a Hume qualquer tipo de racionalidade prática? Não, se por racionalidade 

prática tomarmos as conclusões normativas como produtos exclusivos da razão. Deste 

modo, uma razão prática instrumental em Hume deve ser entendida da seguinte forma:  

 

(1) Quero terminar a dissertação do mestrado  

(2) Escrever e ler são atividades que demandam tempo  

(3) devo então dedicar meu tempo  

 
 

8  Na visão de Hume, uma ação só pode ser considerada contrária razão em dois sentidos: (i) quando uma 
paixão está fundada na suposição da existência de objetos que não existem realmente. (ii) Quando ao 
agirmos movidos por uma paixão escolhemos meios insuficientes, para o fim pretendido, e nos 
enganamos em nossos juízos de causas e efeitos. (T 2.3.3.6). Mesmo assim, Hume elenca tais ações como 
uma conduta descabida, mas as paixões ou sentimentos continuam sendo realidades originais, e sendo 
originais não podem ser falsas ou verdadeiras. Neste caso, portanto, o que é contrário a razão é o juízo 
que acompanha a paixão, e não a paixão em si.    



TONS KANTIANOS EM HUME: O QUE PODE A RAZÃO NA AÇÃO? 
 

 71 

Se Roberto deseja terminar o mestrado e dedica o tempo adequado para fazê-lo, 

a conclusão normativa (3) de Roberto é uma inferência cujo conteúdo deriva da 

combinação entre a capacidade racional de indicar a ação a ser feita e um sentimento. O 

deve conclusivo está baseado em nossa epistemologia causal e unido à uma paixão 

calma9; a espécie de paixão que predominou na influência da vontade. Se não houvesse 

qualquer desejo em Roberto junto à sua capacidade de prever a gratificação futura, 

nenhuma vontade seria acionada.  

O agir prudente de Roberto é constituído de desejo, dirigido pela função causal 

da razão e motivado por uma “firmeza de caráter”. Se a conclusão normativa não 

estivesse vinculada à uma paixão, Roberto seria totalmente indiferente às informações 

obtidas pela dedução racional. Roberto seria, e isto é crucial, convencido apenas 

intelectualmente. O requerimento interno, neste caso, para a motivação, “inicia com um 

desejo, produz uma crença meio-fim, e desemboca em um novo desejo” (RADCLIFFE, 

1997, p.266). Assim, quando Hume afirma que “todo raciocínio que tem influência 

motivadora deve começar de uma paixão, esta sendo a única fonte possível da 

motivação” (KORSGAARD,1986, p.8), ele está dizendo que, ao perguntar por razões 

para uma ação, iremos inevitavelmente parar em algum momento. Ou seja: as razões se 

empilham sobre algum motivo que não pode ser ele mesmo demonstrado ou justificado. 

E este ponto motivacional é inevitavelmente alguma disposição sensível e emocional 

(dor, prazer ou seus desdobramentos refinados) para o agir. Tal argumento fica evidente 

na seguinte passagem de Hume:  
 
pergunte ao um homem por que ele se exercita; ele responderá que 
deseja manter sua saúde. Se lhe for perguntado, então, por que deseja 
a saúde, ele prontamente dirá que é porque a doença é dolorosa. Mas 
se a indagação é levada adiante e pede-se uma razão pela qual ele tem 
aversão a dor, ser-lhe-á impossível fornecer alguma. Este é um fim 
último, e jamais se refere a qualquer outro objetivo. (M App1.18) 
 

Partindo de uma perspectiva empirista de racionalidade prática, é possível 

argumentar contra Korsgaard que tomar razões como motivo para as ações, como ela 

faz, é fazer uma consideração post hoc ergo propter hoc (depois disso, logo causado por 

isso). O fato de que as razões para ação antecedem a ação não significa a causa da ação, 
 

9 A paixão calma está ligada a capacidade dos homens de agir visando um bem maior futuro. São paixões 
que, segundo Hume, produzem pouca emoção na mente e por isso são confundidas com as operações da 
razão. Hume afirma que a vontade pode ser determinada por algo distinto do desprazer ou prazer 
imediato. Ou seja, “os homens se contrapõem a uma paixão violenta ao perseguir seus interesses e 
objetivos”(T 2.3.3.10). Portanto, não há qualquer embate entre razão e paixões, apenas entre paixões 
violentas e paixões calmas. As últimas estão assentadas sobre uma visão de bem mais distante, enquanto 
as violentas de um bem mais próximo. A prevalência das paixões calmas é o que Hume denomina 
“strength of mind”, que com frequência pode influenciar a vontade, porém não constantemente.  



REVISTA ESTUDOS HUM(E)ANOS, v. 7, n. 1, 2019    
ISSN 2177-1006 
 

 72 

ou melhor, a causa da vontade. O requerimento interno de Korsgaard de que razões para 

ações “devem ser capazes de motivar pessoas racionais” (KORSGAARD,1986, p.11) 

parece ser possível na visão empirista porque a “capacidade de transmitir força 

motivacional” (KORSGAARD, 1986, p.13) não está nas conclusões sensatas, mas nos 

motivos que irão proporcionar a vontade. Caso contrário, o resultado destas conclusões 

teria apenas “a fria aquiescência do entendimento.” (EPM 1.7). 

Portanto, a racionalidade prática, que diz respeito à Hume, considera razões em 

conjunto com os sentimentos que temos diante de uma ação. Esta razão prática é então 

capaz de direcionar os meios para alcançar os fins determinados por nossas disposições.  

No caso de considerações morais, “é possível avaliar ações como moralmente boas ou 

más baseadas em tais conclusões” (RADCLIFFE, 1997, p.269). Os juízos morais que 

formamos, a partir da dor e do prazer do ponto de vista geral da simpatia, não nos 

deixam indiferentes. Nesse sentido é que Hume afirma: “quando algo nos agrada de 

determinada maneira dizemos que é virtuosa, e quando o descuido ou não realização 

dessa ação nos desagrada de forma semelhante, dizemos que temos obrigação de 

realizá-la.” (T 3.2.5.4) O dever (ought), neste caso, não é retirado de premissas 

descritivas sobre o mundo, mas extraído internamente de uma crença baseada em um 

sentimento. Ou seja, podemos raciocinar inferencialmente e gerar conclusões 

normativas, isto é, inferências sobre o valor de uma determinada ação. Dizer que X é 

virtuoso é reconhecer o seu valor, o qual nos foi apontado pela experiência das 

impressões originais. Estas últimas geram sentimentos que são então corrigidos pelo 

ponto de vista geral10 e finalmente representados pela linguagem moral.  

Neste sentido, a linguagem moral representa o resultado de casos particulares, 

porém corrigidos e condensados “na coleta e arranjo das qualidades que são estimáveis 

ou censuráveis nos homens” (EPM, 1.10). Como escreve Baier, “as palavras são gerais 

em seu significado e aprendemos a usar palavras, para permitir que nosso pensamento 

seja guiado por universais linguísticos” (BAIER, 1991, p.92). A linguagem, portanto, 

reflete a existência do universo moral compartilhado entre homens, em que 

participamos intersubjetivamente através da simpatia. Hume, assim, ressalta que se não 

houvesse tais distinções morais fundadas na constituição original da mente, as palavras 

louvável ou condenável “seriam inteiramente ininteligíveis; não estariam vinculadas a 
 

10 Hume sustenta que os sentimentos de censura e aprovação são corrigidos por um ponto de vista firme e 
geral em nossos pensamentos para resolver o problema da flutuação constante e diferenças de 
proximidade e particularidade. A própria possibilidade de comunicação entre as pessoas seria prejudicada 
“se cada um de nós considerasse os caracteres e as pessoas somente tais como aparecem de nosso ponto 
de vista particular” (T 3.3.3.15). 



TONS KANTIANOS EM HUME: O QUE PODE A RAZÃO NA AÇÃO? 
 

 73 

nenhuma ideia, como se pertencessem a uma língua completamente desconhecida para 

nós”(T 3.2.2.25)  Ou seja, os termos que expressamos para determinar o valor de uma 

ação não são particulares, eles pressupõem a correta e imparcial aplicação para casos 

gerais.  

O argumento da linguagem faz parte de um punhado de evidências diretas e 

empíricas que Hume utiliza para demonstrar a natureza social da moral e o processo de 

construção acumulativa e intersubjetiva daquilo que percebemos como certo e errado. 

Embora nossos sentimentos de censura e aprovação ocorram mediante nossa 

proximidade e distância em relação à pessoa que está sendo censura ou elogiada, o 

ponto de vista da decisão geral não considera as variações de contiguidade. Ademais, o 

fato de que nossas ideias não se conectam simplesmente ao acaso, isto é, ideias 

introduzem umas às outras seguindo certas leis de associação torna possível o próprio 

conjunto regular de declarações morais.  Formamos juízos inferenciais gerais sobre 

fatos regulares bem como juízos morais sobre sentimentos de mal-estar e 

contentamento. Assim, no caso de inferências em que a vontade é influenciada por um 

juízo moral, obtemos um dever moral. Como no seguinte exemplo: 

 

(1) Crueldade é vicioso, devo evitar ser cruel (derivado do sentimento de reprovação) 

(2) Não ameaçar alguém com um segredo é necessário para evitar a crueldade 

(derivado da razão) 

(3) Ameaçar alguém é cruel, não devo ameaçar ninguém (derivado da razão e 

sentimento) 

 

Se caso eu venha ameaçar alguém com um segredo, “eu não estou me 

comportando irracionalmente, mas eu sou uma pessoa moralmente menos virtuosa na 

visão de Hume” (RADCLIFFE, 1997, p.258). Enquanto a vontade Kantiana pode ser 

determinada por normas racionais, em Hume, a razão infere a norma de premissas cujos 

conteúdos estão baseados em algum sentimento de aprovação ou reprovação. O 

comprometimento do homem com a sensibilidade, na doutrina da vontade humeana, é 

irredutível. Isto porque, segundo ele, “nossas ações possuem uma união constante com 

nossos motivos, temperamentos e com as circunstâncias que nos envolvem” (T 2,3,1,4). 

Assim, as inferências que extraímos desses fenômenos é o que constitui nosso 

conhecimento prático. Nossas crenças se alicerçam sobre essa constância. Fugir do 

“hábito de leitura” do Tratado é considerar o sistema de Hume como um todo. Isto 

implica na consideração dos princípios estabelecidos inicialmente por ele para explicar 



REVISTA ESTUDOS HUM(E)ANOS, v. 7, n. 1, 2019    
ISSN 2177-1006 
 

 74 

as operações de nossa mente e como elas influenciam todas as ações humanas: 

científicas, morais e políticas. Nesta passagem fica evidente a uniformidade de tais 

conexões:  
 
Assim como a união entre os motivos e ações tem a mesma constância 
que a união entre quaisquer operações naturais, assim também sua 
influência sobre o entendimento é a mesma, determinando-o a inferir a 
existência de uns da existência de outros (T 2.3.1.14) 

 
Os motivos e caráteres produzem as ações, enquanto a razão nos auxilia no uso 

das emoções, sistematizando as relações causais existentes entre os afetos, motivos e 

atos. Por argumentar contra uma ideia de liberdade da indiferença, Hume vai opor-se à 

uma concepção de liberdade nos moldes Kantianos. A vontade, em Hume, é livre em 

sua espontaneidade, ou seja, quando nossas ações são produzidas pela nossa vontade e 

não somos forçados por algo externo a agir diferente. A liberdade Kantiana é aquela em 

que a vontade pode agir livre das causas necessárias, circunstâncias e inclinações. A 

vontade de Kant é livre quando determinada objetivamente pela lei moral e 

subjetivamente pelo sentimento de respeito. Porém, segundo Guyer, o sentimento de 

respeito parece obscuro, “já que Kant reconhece ser forjado por meio de um conceito 

racional e, portanto, diferente de outros sentimentos” (GUYER, 2012, p.5) Ademais, 

para Guyer, tal sentimento “parece ser mais a consequência e não a causa da 

determinação de nossa vontade pela lei moral. ” (GUYER, 2012, p.5) A razão de Kant 

ultrapassa os principais limites estabelecidos por Hume. 

Hume contraria a noção de que os seres humanos possam em algum momento 

agir fora de uma rede causal ou que a razão possa produzir qualquer sentimento. É 

justamente por nossas ações estarem conectadas aos efeitos de ação e reação que as 

relações humanas se baseiam em expectativas e demandas. Quando alguém age de 

forma inesperada, como se o acaso fosse possível, consideramos que tal ato seja um 

acaso apenas porque não temos conhecimento das causas. Diante de uma experiência 

contrária, concluímos que o acaso “se deve a nosso conhecimento imperfeito e está 

apenas em nosso julgamento, não nas próprias coisas, as quais são igualmente 

necessárias em todos os casos, ainda que não apareçam de maneira igualmente 

constante ou certa” (T 2.3.1.13). Assim, a vontade, enquanto motor da ação humana, 

está unida regularmente as disposições sensíveis dos agentes, cabe a razão apenas 

auxiliar na inferência causal resultante.  



TONS KANTIANOS EM HUME: O QUE PODE A RAZÃO NA AÇÃO? 
 

 75 

Os mesmos princípios que regem a epistemologia causal estão presentes no 

curso da natureza nas ações humanas. A crença na necessidade entre objetos permite 

inferir um fato desconhecido de um fato conhecido e gerar conhecimento científico. A 

crença na necessidade das ações dos homens é condição de possibilidade do 

conhecimento prático. É a partir desta união constante que os homens constituam 

crenças morais. Se não houvesse uma rede causal entre nossos sentimentos e nossas 

ações, a própria moralidade seria, ela mesma, ininteligível. Hume pode conceder, 

portanto, que “razão e sentimento colaboram em quase todas as decisões e conclusões 

morais” (EPM 1.9). Porém, os contrastes entre Hume e Kant são nítidos. Para Hume, as 

paixões determinam nossos objetivos e possibilitam a ação moral, enquanto a razão tem 

uma função instrumental meio-fim que combinada com os sentimentos é capaz de 

fornecer normas para o agir. Já em Kant, a razão determina o princípio da moralidade, 

em que nossas inclinações “não devem desempenhar qualquer papel, tanto em 

determinar o que é moralmente bom ou nos motivar a realizá-lo” (GUYER, 2012, p.4) 

assim como determina que “quem quer o fim, quer também os “meios 

indispensavelmente necessários de o alcançar” (KANT,1998, p.28), na medida em que o 

agente é um ser racional. 

Contudo, mesmo respeitando as claras diferenças entre os dois pensadores 

iluministas, ainda sim podemos apontar uma racionalidade prática instrumentalista em 

Hume. Porém, diferente de uma concepção de razão autossuficiente, que decide a favor 

de si mesma, para o filósofo das paixões, o status normativo da ação provém da 

combinação entre os raciocínios causais eficientes e os sentimentos ligados a estes. Em 

síntese, na teoria da ação humeana, a razão fornece conclusões de sentido prático cujo 

conteúdo necessariamente remete à alguma paixão. Ora, uma razão que auxilia na 

formulação de um dever moral e participa da ação não pode ser chamada de teórica, 

logo, deve ser prática. 

 

 

Considerações Finais 

 

A teoria da vontade de Hume, que coloca a razão como inerte na capacidade de motivar 

as ações, faz com que o filósofo seja, por alguns comentadores, rotulado como defensor 

de um ceticismo radical em relação à razão prática. Isto significa dizer, em certas 

interpretações, que nem mesmo uma concepção instrumentalista da razão poderia 

ocupar sua teoria moral. Isto porque algumas correntes sustentam que uma razão capaz 



REVISTA ESTUDOS HUM(E)ANOS, v. 7, n. 1, 2019    
ISSN 2177-1006 
 

 76 

de apontar os meios para a realização dos fins deveria simultaneamente ser capaz de 

influenciar o agir. Porém, uma leitura integral de Hume leva em consideração os 

princípios associativos que formam crenças tanto sobre os fenômenos morais, quanto 

sobre os prudenciais. Tal interpretação, defendida neste artigo, mostra que a escrava de 

Hume é eficiente o suficiente para formular conclusões normativas determinadas por 

fins sensíveis. Isto é, a razão em conjunto com um sentimento é capaz de fornecer 

inferências conclusivas de sentido prático, cujo conteúdo proposicional inclui o “deve”.  

Em Hume, os juízos morais apoiados em conhecimento causal e disposições 

empíricas apontam inferencialmente para a norma conclusiva da ação, ao passo que para 

Kant, a razão possui normas imperativas capazes de motivar e direcionar o agir. O 

objetivo deste artigo era mostrar que a concepção de razão prática quando 

compreendida de forma empirista, ou seja, uma razão que deliberada a partir de 

conteúdos baseados na experiência moral e prudencial, fornecidos pela união constante 

entre motivos e ação, consegue mitigar o ceticismo de Hume quanto ao papel da razão 

na esfera da ação.  

 



TONS KANTIANOS EM HUME: O QUE PODE A RAZÃO NA AÇÃO? 
 

 77 

 
Referências  

 
BAIER, A. 1991. A progress of Sentiments, Reflections on Hume’s Treatise, 

Cambridge: Harvard University Press.  
COHON, R. 2001. Hume: Moral and Political Philosophy, Burlington: Ashgate. 
GUYER, P. 2012. Passion for Reason: Hume, Kant, and the Motivation for Morality. 

In: Proceedings and Addresses of the American Philosophical Association. Volume 
86, Número 2 pp. 4-21. 

HAMPTON, J. 1995. Does Hume Have an Instrumentalist Conception of Practical 
Reason? In: Hume Studies. Volume 21, pp.57-74. 

HARDIN, R. 2007. David Hume: Moral and Political Theorist, New York: Oxford 
University Press. 

HOWARD, C. 1995. A Kant dictionary, Cambridge: Blackwell. 
HUME, D. 1991. Dialogues Concerning Natural Religion, Stanley Tweyman (ed.), 

London, Routledge. 
__________1963. Ensaios Políticos de David Hume, São Paulo, IBRASA. 
__________2009. Tratado da Natureza Humana, São Paulo: Editora Unesp. 
__________2004. Investigações sobre o Entendimento Humano e sobre os princípios 

da moral São Paulo: Editora Unesp.  
KANT, I. 2002. The Critique of Practical Reason, Indianapolis: Hackett Publishing. 
KANT, I. 1998. The Groundwork of the Metaphysics of Morals. London, Oxford. 
KORSGAARD, C. 1996. The sources of Normativity, Cambridge, Cambridge 

University Press. 
________________. 1986. Skepticism about Practical Reason. In: The Journal of 

Philosophy. Volume 83, Número. 1, pp.5-25. 
MACKIE, J. 1980. Hume’s Moral Theory. London: Routledge. 
MILLGRAM, E. 1995. Was Hume a Humean? In: Hume Studies. Volume 21, pp. 75-

93. 
RADCLIFFE, E. 1997. Kantian Tunes on Humean Instrument. In: Canadian Journal of 

Philosophy, pp. 247-270. 
STRAWSON, G. 2014. The Secret Connexion. New York: OUP. 



REVISTA ESTUDOS HUM(E)ANOS, v. 7, n. 1, 2019    
ISSN 2177-1006 
 

 78 

 


